
1 
 

El texto de la narración en la 

triple mimesis de Paul Ricoeur 

 

Por José Antonio Valenzuela Cervera 

Una narración se forma con el texto de una lengua y tiene algo de especial, en 

realidad es una normalidad especial, la narración es bastante más difícil de 

entender de lo que parece. Aristóteles en la Poética llamó mimesis a la 

construcción de la trama de la tragedia, por ejemplo. Edipo Rey, y esa 

actividad de construir tramas la ha tomado Ricoeur para identificar toda 

narración. Considera que es un género de la literatura, que se ha desarrollado 

desde entonces adaptándose a muchas formas de narrar. 

La construcción de la trama viene a ser lo mismo que narrar, que escribir en un 
género muy universal, Aristóteles la llamó mimesis, que traduce Ricoeur por 
imitación o representación, palabras no significan lo mismo que contar una historia, 
pero tienen el mismo significado de componer una narración, estas palabras se 
ajustan bastante bien a lo que es propiamente narrar. Esto es lo único que hace 
la mimesis, configurar el texto con el que se componen narraciones. Hay que 
entenderlas como un texto que no procede de nadie, no es el hablar de una 
persona, tiene el argumento de una historia y, en efecto, puedes enterarte y 
seguirla como una narración, trama o argumento, que lo que ves en las palabras 
escritas, sin que la esté contando alguien. Son acciones representadas o como 
dibujadas o imitadas. Lo vamos a comprobar. 

Para observar el tramite de escribir una narración hay que examinar la lengua y 
ver como se emplea con mucha atención. Ricoeur lo hace en el libro Tiempo y 
Narración. Además, estudia juntamente el tiempo con la narración. Toma tres 
momentos diferentes para ver como se forma la narración, con la mimesis que 
describe el filosofo griego y separa en tres fases que llama I, II, III. 

En este escrito voy a confrontar el modo en que se forma la narración, 
atendiendo a la lengua misma, no tratar de su contenido, sino de su texto. 
¿Cómo es que la narración lleva al contenido de lo que representa y su texto 
desaparece sin poner apenas atención en él, en su forma? Es lo que suele hacer 
el lector interesado, sigue con atención la historia, lee todas las frases sin perder 
detalle, se entera del suceso y el texto mismo apenas lo recuerda, desaparece y 



2 
 

si repite algo de lo leído lo dice con otras palabras. Claro está que la función del 
texto es llevar al contenido y desaparecer. La narración tiene el interés en su 
contenido, de la vida reflejada él. Por medio de historias sabe como se come, 
como se viaja, como se viven las relaciones de familia, los trabajos, la diversión, 
el vivir ante Dios y con humor o con angustia. Se ven modos de triunfar y de 
fracasar, de vivir con traumas o con proyectos y dificultades, como se viven las 
historias de amor y de amistad y enemistad, de temores. Ver en narraciones 
tantísimos aspectos de la vida mezclados diversamente en vidas reales o 
imaginarias. Con la lengua de la narración se  accede  la vida ausente, la que 
desapareció o se representa, se  crea virtualmente. Con la narración se tiene en 
un espejo. Por medio de la narración conservarla algo de ella virtualmente.  
Cuando la lengua esta a mano, la narración lleva el mundo a su espejo. ¿Qué 
hace de espejo? Es una superficie que no se deja ver, como la narración no deja 
rastro del texto, queda a la vista la vida  representada, el contenido de su texto, 
su mundo. 

Pero el mundo se ve a través del texto. En este escrito me voy a ocupar mas su 
texto a través de las operaciones de la  mimesis II. Lo que hace la mimesis es la 
transformación del texto. Es una fase de configuración la lengua para dejarla de 
modo que sirva para narrar. Para que se pueda escribir una historia y nada más. 
Puedes extrañarte ante algo tan normal. Si alguien quiere escribir un relato se 
pone a escribir como la lengua dice que se escriba el relato y sale el relato bien 
escrito. Será divertido o aburrido, pero es una narración correcta. 

Aristóteles se refiere con mimesis a la actividad de disponer los hechos del 
argumento, y se refiere a todas las cosas que se hacían para del espectáculo o la 
función teatral. Pero como se refiere a la construcción de la trama, Ricoeur se 
limita al texto de la trama y piensa desde el primer momento solo en la 
narración. 

Aristóteles no habla de aspectos temporales, no dice nada sobre la relación entre la 
actividad poética y la experiencia temporal. El tiempo en Aristóteles está en la Física 
y no en la lengua, en cambio nosotros, consideramos necesario entender que la 
lengua está en el tiempo y esto importa bastante. En el estudio del texto  que 
hacemos es imprescindible. No hacemos narratología o ni estructuralismo, que 
necesitan separar la lengua del tiempo. Ricoeur se distancia y pone la narración 
el tiempo en polos opuestos. De Aristóteles toma la idea de narración sin 
tiempo y de san Agustín el tiempo sin narración. 

La mimesis o actividad mimética consiste en la de construcción de la trama por 
disposición de los hechos mediante la lengua. Este es el arte de componer, la 
poises-. (Pág., 85). Y este será el concepto que se sostiene toda literatura narrativa. 
Ricoeur saca de la Poética el modelo común de narración y la convierte en el 
género. Quiere convertir la narración en un género común: de la tragedia, la 
comedia, el drama, la epopeya, etc., y luego todas las especies de narración. 
Vamos a ver que tiene de especial a la lengua narrativa, el texto, no los mundos, 



3 
 

los personajes los afanes de la vida y los  argumentos narrados y olvidarnos que 
todo ese mundo simbólico esta en un texto. En un ventanuco quizá que nos 
abre el panorama. 

mimesis i 

La narración será el género de toda la representación la acción, en sustancia la 
construcción de una trama, no solo la de la tragedia, sino de todas las tramas, lo 
mas cercano es llamarla argumento, consiste en narrar. Con un añadido: los 
personajes deben subordinase a la acción,  La tragedia es representación no de 
personas, sino  acción, de vida y de felicidad (la infelicidad reside también en la acción) y el fin 
buscado es una acción, no una  cualidad (Página 91). En la narración algo parecido. 

Puede tener importancia más adelante este principio: cuando se considere que 
la necesidad de narrar tiene origen en el poco poder sobre su tiempo en la vida 
del hombre y no en sus caracteres dibujados o en los conflictos de unos con 
otros. 

La primera intervención de la imitación o representación para formar la trama 
consiste en formar una frase que dé comienzo a la representación de una acción 
de la vida pasada y continúe con otros sucesos y otras frases. La actividad 
narrativa, ya no la llamo mimética, es la de construcción de la trama por 
disposición de los hechos mediante la lengua. Esta definición corresponde, en 
definitiva, a una necesidad de la vida diaria y obedece a la escasez temporal del 
hombre, del que podemos decir que no tiene nada de tiempo en el presente y, 
sin embargo, tiene presente. Las cosas que no tengan tiempo o las personas de 
paso mas lento o retrasado  y le pueden rodear cambiando sin desaparecer. El 
tiempo no se sostiene y por lo tanto no se puede narrar en presente. 

El principio que adopta Ricoeur para identificar la narración y sus géneros es la 
descripción que hace de ella Aristóteles: la construcción de la trama por la 
disposición de las acciones. Es para él la más perfecta articulación de un suceso 
completo, se hace fuera del tiempo ordenando las acciones, pero se representa 
en el tiempo del hablar presente. A partir de ahí, Ricoeuer toma la narración 
por el género central de toda narración en la historia de la literatura. 

Pero hay que considerar que en el hablar corriente y antes de formarse los 
géneros hay una narración en el hablar corriente y se narran algunos episodios 
de la vida que es necesario no perder. Ante la multitud de asuntos que pasaron 
por su escenario vital, las personas necesitan reconstruir algunos episodios 
pasados. En la construcción de ellos empieza la narración, asuntos o episodios 
de la vida, que no pueden desaparecer en el paso, sin ellos el hombre no se 
puede asentar. Antes de considerar la narración formada con un género hay que 
considerar este hecho narrativo. 

Todas las acciones de la vida pasan inmediatamente, brevemente desaparecen, 
y este es el desvalimiento del hombre y sitúa la narración entre el tiempo que 
disuelve y la narración que mantiene. Necesita la narración. En el proceso de 



4 
 

configurar el texto y de hacerlo apto para narrar consiste la mimesis, es además 
el punto del lenguaje que escoge Ricoeur para estudiar la relación entre tiempo 
y narración. El punto clave que lleva a entender el problema de la relación entre 
tiempo y narración está ahí. 

La debilidad del ser temporal del hombre se pone de manifiesto narrando. Es 
la necesidad intensa que tiene de imitar la actividad de imitar la vida, de narrar. 
Este proceso lo hace ver Ricoeur mostrándolo en tres fases. La primera, en la 
que ahora estamos,  responde a la necesidad de tener con nosotros el pasado 
reciente.  Algo de lo que hemos hecho y nos afecta a la vida presente, que se 
sostiene con el pasado vivido, en general la representación y memoria presente 
de la vida que ya desapareció. La enorme debilidad del hombre, su escasísima 
ontología temporal, tiene que estar apoyada por la narración primera de la 
conversación primera y ordinaria. Se aprecia en el punto de comienzo de la 
mimesis I. 

En este escrito voy a confrontar el texto con la mimesis, el modo en que se 
forma la narración, pero atendiendo a la lengua misma, no tratar de su 
contenido, sino de su texto. ¿Cómo es que la narración, lleve al contenido de lo 
que representa y su texto desaparece sin poner apenas atención en él, en su 
forma? Esto es lo que suele ocurrir al lector interesado, sigue con atención la 
historia, lee todas las frases sin perder detalle, se entera del suceso y el texto 
mismo apenas lo recuerda, desaparece y si repite algo de lo leído lo dice con 
otras palabras. Claro está que la función del texto es llevar al contenido y 
desaparecer. 

La narración tiene el interés en su contenido, en la vida reflejada él. Por medio 
de historias sabe el lector como se come, como se viaja, como se viven las 
relaciones de familia, los trabajos, la diversión, el vivir ante Dios y con humor 
o con angustia. Se ven modos de triunfar y de fracasar, de vivir con traumas, 
con proyectos y dificultades, como se viven las historias de amor y de amistad 
y enemistad, de temores. Ver en narraciones tantísimos aspectos de la vida 
mezclados diversamente en vidas reales o imaginarias. Como con  la lengua de 
la narración se  accede  la vida ausente, la que desapareció o se representa, se  
crea virtualmente. 

Con la narración se tiene en un espejo. Por medio de la narración, que es un 
modo de recrear la vida y conservar algo de ella virtualmente. Cuando la lengua 
es espejo, su texto tiene la su misión es llevar el mundo a la lengua del espejo, 
¿Qué hace el espejo? Es una superficie que no se deja ver como la lengua 
narrativa y al desaparecer el texto queda a la vista un mundo representado. La 
narración no es para verla, sino para ver en ella el contenido de su texto, su 
mundo. En cuando desaparece el texto se ve el mundo que representa. 

Voy, pues, a proyectar el texto de la narración sobre sobre el itinerario que sigue 
la mimesis, que lo expone Ricoeur en tres fases I, II, III , entre las páginas 115 



5 
 

y 130, diciendo: En el campo de nuestra la experiencia temporal la composición de la trama 
se enraíza en la precompresión del mundo de la acción  ¡Mal empezamos! 

Bajando al nivel del texto no encontramos que se diga nada de él, sino de los 
fundamentos en los que se apoya, porque en el punto de partida, mimesis I, no 
hay narraciones, todo son preámbulos de su formación: la antropología de la 
acción, la semántica de los hechos y otras cuestiones sobre las que tienen lugar 
las acciones que se narran. Es decir, nada. Asuntos sin ningún interés si lo que 
busco es exponer el texto de la narración en las fases I,II y III, según mi enfoque 
del texto, en el artificio de las tres mimesis, pero según mi noción del texto. 

Dice Ricoeur la composición de la trama se enraíza en la precompresión del mundo de la 
acción, de sus estructuras inteligibles, de sus recursos simbólicos y de su carácter temporal. 
(Página 116). Todos estos fundamentos no son el texto, no hay narración, sino 
algunos rasgos donde se asentará cuando se forme la acción narrativa con su 
texto.  Antes pasará por la teoría de la acción y del personaje hasta llegar a 
decirnos que el texto se forman con una trabazón  de acción narrativa. y nada 
más. 
Se detiene en mentar las dimensiones paradigmática y sintagmática que afretan 
al texto, pero no se toman de la lingüística ni  importan en este momento. Las 
palabras finales  de la página 129 indican que los planteamientos de Ricoeur son 
fundamentos que no ayudan a la comprensión de lo que la mimesis hace con el 
texto. 

Imitar es comprender previamente en que consiste el obrar humano: su semántica, su realidad 
simbólica, su temporalidad, sobre esta precompresión, común al poeta y a su lector, se levanta 
la construcción de la trama y, con ella la mimética textual y literaria. Nada se dice en esta 
párrafo de la necesidad de narración que tiene el hombre por su debilidad  
ontológica de tiempo. 

Según nuestro interés de observar el texto de la mimesis primera se trata de un 
texto esbozado de narración unido a las necesidades mas inmediatas de la vida 
elemental. Es una narración desde el hablar. La primea la narración espontánea 
y de la experiencia del vivir. El texto de esta narración no se configura en 
narración. Tiene una falta de entidad, y se encuentra en el tiempo de inestable 
de la vida según el análisis de san Agustín.  Mas bien es una narración que 
situamos en mimesis I sale hacia mimesis II, entra en ella. 

La narración de la experiencia del tiempo del vivir. Su caracterización frente a 
la narración de mimesis II, consiste ser enunciada por una hablante y por eso 
es débil como el tiempo humano. Esta narración de la experiencia del vivir 
necesita separarse del hablante y configurarse. Es el sentido más hondo de la 
relación entre tiempo y narración y el sentido del contraste entre la lengua sin 
tiempo de Aristóteles y el tiempo salvaje de san Agustín. Este punto no lo valora 
a mi juicio suficientemente Ricoeur. De la narración tiene un concepto de 
género literario y es mucho más que eso, consiste en afrontar el enorme 
desgarrón que tiene el hombre en el tiempo de la vida 



6 
 

La narración no responde a un concepto de género supremo de la literatura en 
que lo toma Ricoeur, defenderemos la opinión de que la narración no es, el 
género de configurar las tramas, sino un discurso frente al hablar que se emplea 
enteramente y en exclusiva para narrar. Con esto hemos terminado el 
comentario de Ricoeur a la mimesis I. (Páginas 126.130) 

Mimesis II 

Primero, una aclaración terminológica. La critica literaria, según dice Ricoeur, 
no tiene en cuenta su relación con la verdad, o sea, no se interesa por la 
referencialidad histórica a los hechos ,solo por las configuraciones narrativas, 
Aunque añade siempre existirá una diferencia entre relato de ficción y relato histórico, (Pág. 
130). No se tiene en cuenta. 

Decide Ricoeur oponer el relato histórico con el de ficción, porque para él la 
narración primero de todo se bifurca en dos cauces. El relato histórico -tiene la 
pretensión de una narración verdadera, y por ello sus verbos señalan la deixis a 
los tiempos de indicativo y sus verbos son referenciales de hechos ocurridos en 
el pasado. El relato histórico lo trata aparte, no lo incluye en el relato de ficción, 
porque si lo incluyera, no podría considerar que el campo narrativo esta dividido 
en dos, y la ficción no se podría  oponer al relato histórico. Esto es, si se ignora 
la dimensión referencial de la narración respecto al tiempo, solo hay un discurso 
narrativo. En el relato de ficción no hay criterio de separación historia y ficción. 
Sencillamente no cabe. 

Mimesis II es una operación que cambia el texto de la lengua, podríamos decir 
en bruto, hacia una formación adecuada para narrar, formada para esto. Por lo 
tanto ¿Qué hace la mimesis II? Lo primero que ocurre en ella es que, si  en 
mimesis I un hablante narraba en vivo, en mimesis II ya no hay hablante y por 
lo tanto la narración de mimesis II no es hablar, sino lengua que representa una 
historia, pero nadie la cuenta. Es representación o imitar. Y como consecuencia, 
si no hay narrador hablante no hay  intercomunicación con sus oyentes, nadie 
señala el tiempo verdadero deícticamente, no hay referencialidad al tiempo, no 
puede darse la narración histórica con pretensiones de verdad y no hay escisión en 
dos campos narrativos. 

La narración configurada por la mimesis II está fuera del tiempo, es ajena al 
tiempo. El tiempo es siempre del hombre y lo pone en la lengua cuando habla, 
o, dicho de otro modo, pone la lengua en el tiempo, en el suyo cuando habla. 
La representación o imitación no tiene tiempo. La critica literaria no tiene en cuenta 
la escisión que divide el discurso narrativo en dos grandes clases. Por eso puede ignorar la 
diferencia que afecta a la dimensión „referencial” y limitarse a los caracteres „estructurales 
comunes” a la narración de ficción y a la narración histórica. (Página 130). Esto es lo que 
ocurre exactamente en mimesis II, cuando configura el texto para convertirlo o 
configurarlo en narrador. En mimesis II no habla nadie, no hay narrador. Y este 
hecho tiene varias consecuencias importantes. En mimesis I, la narración 
primera la enuncia un hablante vivo, en comunicación o mas bien en 



7 
 

intercomunicación con los oyentes. Al tratarse de una narración enunciada y en 
intercomunicación las frases de la narración están en tiempos pasados del 
hablante narrador, son deícticos de su pasado y emplea una lengua referencial. 
Esta narración es la que corresponde a mimesis I, con deixis temporal,  el 
pasado de las frases narrativas señalan el pasado del que  narra. 

Este paso del uso del verbo, señalando acciones que tuvieron lugar, usando los 
verbos del cuadro general del hablar, del cuadro verbal que podemos llamar 
paradigmático, porque el narrar comunicándose con los que le siguen en su 
narración emplea los verbos del hablar. Cada pretérito indefinido es un pasado 
del hablante narrador. Cuando el hablante narrador desaparece  los verbos 
paradigmáticos de la primera narración se sustituyen por los verbos del cuadro 
verbal narrativo, que no son deícticos y este cuadro de verbos se corresponde 
con la distribución de acciones en la serie de la narración. 

Los indefinidos no señalan ya el tiempo de un narrador que no existe, en su 
lugar se disponen en la serie, según la dimensión sintagmática. 
Se pasa de un sistema verbal general paradigmático a otro sistema verbal 
narrativo que no se usa como dilexis referencial, de paradigma a sintagma. El 
narrador que marcaba uno a uno desde su tiempo con sus actos de habla, al 
desaparecer y cesar sus actos, las acciones se convierten en el orden 
sintagmático de la serie, en la ordenación de las acciones. Los hechos están en 
el orden de posición de la serie verbal narrativa. El orden de los  sucesos reales 
de la historia señalados desde su presente es ahora el orden de los indefinidos 
en la serie sintagmática y sin acto ningún hablante. 

De modo que la operación configuradora sobre la mimesis I consiste en pasar 
a mimesis II convertida en una narración sintagmática narrativa. Al faltar la 
enunciación, no hay actos seguidos de habla, una a una de las acciones seguidas 
y sin tiempo está en orden.  Esto responde a la trama de Aristóteles que no 
considera el tiempo, sino solo la disposición de los hechos, la construcción de 
la trama. Es la operación configuradora, quitar el tiempo a la lengua y dejarla a 
salvo de las aporías. 

En resumen, el paso de mimesis I a II significa que en mimesis II no se enuncia, 
se representa y se pasa de actos paradigmáticos a una serie de sucesos o verbos 
en serie sintagmática de indefinidos. Esa es la transición misma entre de 
mímesis I a mímesis II, esa es la actividad configuradora. El paso de lo 
paradigmático a lo sintagmático constituye la transición misma de mimesis I a mimesis II. 
Fruto de la actividad de configuración. (Página, 132) 

La escisión del discurso narrativo en verdadero (histórico) y ficticio sin referencia 
al tiempo, desde el punto de vista del texto que estamos considerando no se 
produce. Porque el texto configurado es representación atemporal y lo 
constituye la transición misma en mímesis II. Es el resultado de la operación de 
configuración. 



8 
 

La historia es historia, más que narración. El relato de ficción no se escinde en 
verdadero y en no verdadero. La historiografía es referencial según Ricoeur y 
entones no es narración, porque es una narración comprobada que determina 
su narración, la construye con métodos históricos y aunque escriba como 
historia narrada no es narración. 

Hay dos clases de narración, la que se produce en medio de la conversación y 
la que no tiene ningún hablante. La primera narración del hablar es referencial 
o puede serlo. La configurada no, no puede serlo. No se puede tener en cuenta 
el mundo referencial. Porque eso supone estudiar al tiempo el mundo que 
contiene la narración configurada. Es decir, otras fuentes, más allá del texto 

Segundo: salvar el concepto de construcción de la trama de sus limitaciones para 
ponerla en el punto de su generalidad mayor y que le sirva de explicación de la 
narración como el género de los géneros. Esta pretensión de Ricoeur conduce 
a entender que la narración es el segundo discurso de la lengua, al lado del 
hablar, pero no lo hace ni lo vislumbra. Ha empezado con un género, la tragedia, 
con un tratado de géneros literarios, de Arte Poética y acaba metiendo la 
narración en un género. 

Está en el centro de la operación de configuración, Es decir, me parece, que la 
mimesis II es el cambio mismo, es la operación que cambia el texto a narración 
configurada. 

Primera cosa que hace al suprimir el hablante narrador es dar a la historia un 
unidad formada con los hechos mismos, dejando de estar unidos por la persona 
que los cuenta, formando un todo una historia integrada. Como la necesidad de 
narrar tiene origen en el poco poder del hombre sobre su tiempo o su vida, se 
puede entender mejor, que la narración se apoye en las tramas y se trate de la 
ordenación de los hechos en un todo argumental, configurante, no en 
narraciones episódicas simplemente consecutivas o en s personajes, aunque la 
unidad la tiene que dar la acción del poeta al componer el texto, no la puede dar 
la simple ausencia de narrador. 

Mimesis III 

No hay lugar para mostrar ya un cambio de texto que es solo propio de la 
mimesis II. Sin embargo, el texto narrativo, ya configurado como discurso, tiene 
todavía una incidencia que de alguna manera trasforma el texto de mimesis II. 
Su lugar, naturalmente es la fase III. 

Una vez que hemos  comprobado que la lengua misma, sobre la narración 
primera del hablar, ha configurado una narración poderosa, que en realidad es 
otro discurso distinto y paralelo al  hablar, separado, diferente e incompatible 
con hablar, y yo llamo por paralelismo narrar y al menos yo, tengo la deuda de 
darle la bienvenida, pendiente desde hace muchos años 

Lo he descubierto ahora, he leído muchas veces sobre la narración como un 
género, últimamente con toda abundancia a Paul Ricoeur del que ahora 



9 
 

comento una de sus ideas, la triple mimesis. Nunca nadie me nadie me habló 
de la narración como un discurso, preparado para que el usuario, yo, hijo de la 
lengua, mi madre, narre historias, las escriba y las lea a oros. Este fenómeno , 
me ha sorprendido y casi no me lo creo. Paúl Ricoeur nada ha dicho al respecto, 
obcecado con dos ideas: una insistente: el discurso narrativo se bifurca en dos: 
histórico y ficticio; Y otra asumida como verdad en la que se está sin sombra de 
duda: la narración es un género. Ambas se demuestran falsas y las demuestro 
con el estudio del texto, publicado ya en parte. 

Con esto, me he encontrado en la observación del texto y sin motivos para 
pensar que me equivoco al afirmar que la narración es un discurso como el 
hablar. Y naturalmente los géneros narrativos se escriben en él y por eso lo son. 

Lo he descubierto en el estudio directo del texto, como quien cae en la cuenta 
sin buscarlo y ha sido con anterioridad a la exposición del texto de la narración 
con el feliz expediente diseñado por Paul Ricoeur de la Triple Mimesis. 

La frase de una narración: Sancho Panza solicitó que su amo se entrase a dormir en la 
choza de Pedro. Hízolo así. Tiene dos perfectos simples. Los dos que se leen no 
indican más que dos acciones. Sancho no existe y no tiene tiempo y el cabrero, 
Pedro, tampoco. Si no se lo oyes decir como personas vivas, no hay tiempo. 
Son palabras que no dice nadie, están representadas no lo tienen. Pero el lector, 
si lo tiene y como se mete en la narración y la vive, las mete en su tiempo, las 
oye en su tiempo, aunque esta ante una representación, las pone en su tiempo, 
él lector las oye, las actualiza. Y lo mismo pasaba cuando un narrador vivo lo 
contaba. pero la configuración narrativa le ha quitado el tiempo. Todas las frases 
de una narración están fuera del tiempo. 

Y aquí viene la mimesis III 
Cuando describí la configuración del texto narrativo, descubrí que la narración 
es en realidad un discurso como el hablar y su lugar es la fase mimesis III. El 
texto al final de la configuración II es un discurso sin tiempo y eso es lo que 
entra de nuevo el  circuito. Entonces  al leerlo un lector, vivo por definición, le 
devuelve el tiempo. Y le cambia el sistema verbal. deja los tiempos sintagmáticos 
del cuadro de verbos narrativos y adopta los perfectos simples paradigmáticos, 
¿Qué ha ocurrido? Para que los tiempos verbales configurados como narrativos 
y atemporales hayan cambiado. La mimesis III sí cambia el sistema verbal, pero 
el cambio lo hace el lector y no se ve porque ha cambiado el sistema. El sistema 
narrativo tiene las mismas formas y en realidad son otros tiempos, porque es 
otro sistema. indudablemente no pueden encontrarse en el mismo, un solo 
sistema verbal no lo soporta. No es el mismo. El texto cambia, pero lo cambia 
el lector para sí. En la mimesis III está todavía la clave de la relación entre 
tiempo y narración. 

La enunciación y la lectura entre mimesis I Y III. Como la lectura es sucesiva, 
encontramos en ella el paso del tiempo, a un evento sigue otro distinto, frase a 
frase, articulados, consecutivos. Saltando de uno a otro se va formando un 



10 
 

remedo de la sucesión del tiempo. Un evento aislado no significa tiempo en el 
relato. El tiempo se establece entre dos sucesos al menos. Se describe el 
fenómeno de la lectura como actualización inversa de la representación 
atemporal narrativa. 

Los perfectos simples y los imperfectos que contienen el suceso son 
atemporales, porque no los ha enunciado nadie. Si no hay hablante, no hay 
señalamiento, no hay indicación de ser presente, pasado o futuro porque nadie 
pone el tiempo. Sin la vida de alguien no hay referencia al tiempo real. Como el 
tiempo no es ni puede ser propiedad de la lengua, sino de los hablantes —de su 
existencia, de sus actos, de sus hechos, de su conducta verbal— el discurso de 
la representación, en sí mismo está parado, sin tiempo, es como un objeto, 
inerte como un botijo. 

Los perfectos simples que pasan al leerse una representación no son más que 
un desfile de sucesos, instantes momentáneos,  se va de acción en acción, a 
golpes, como aguja discontinua de un reloj o pasando hojas. El tiempo del lector 
parece que  discurre como el río en movimiento, pero no, se va haciendo a 
golpes, como los fotogramas de la película. 

El lector es persona, él sí tiene tiempo, y actualiza para él la lengua que lee, 
porque vive la historia representada y, en cierto modo, vive él en ella, cambia 
su tiempo real por el tiempo que le hace vivir la historia que lee. Y entonces, la 
representación atemporal, la que no está actualizada en el tiempo, la que no 
tiene hablante, tiene lector, que actualiza en su tiempo los sucesivos eventos, 
los incorpora como presentes que transitan en su lectura. 

El proceso que han seguido las palabras en el trámite de llegar a la lectura es el 
siguiente: un perfecto simple, pasado en la enunciación viva, deja de señalar 
pretérito y se convierte en nombre de una acción no situada en momento 
alguno, fenómeno que llamo atemporalidad, y así su significado es mera 
representación. Ha pasado a ser una palabra de nadie, no deíctica, no 
actualizada, sin tiempo, un objeto de lengua. Pero, al mismo tiempo, los 
indefinidos se han encadenado en series y al unirse articulan una construcción 
temporal, interna a la lengua y simbólica del paso del tiempo:  forman una 
historia de sucesos meramente representados en el vacío del tiempo. Entonces, 
por efecto de la lectura, esa lengua inerte y atemporal, se actualiza en el tiempo 
del lector. Y de igual modo que la enunciación del hablar se actualizaba  la 
lengua por medio de un hablante, ahora pasa lo mismo, pero a la inversa. Como 
la palabra no es, por así decir, de nadie, se la apropia un  lector, pone en ella su 
presente según la encuentra en la estructura atemporal, en la serie de verbos de 
una historia. El evento que contiene se hace presente en el lector, porque es 
presente para él, se van asociando los eventos uno a uno al tiempo vivo del 
lector. La lectura se lee en presente, como la enunciación se pronuncia en 
presente. 



11 
 

Si en la enunciación el pretérito perfecto simple señalaba el pasado del hablante 
y situaba la lengua en su tiempo, en la lectura se procede al revés. La lectura no 
es escuchar al hablante o leer lo que alguien comunica por escrito.  La lectura 
es enfrentarse con una representación, que es un objeto no pronunciado por 
nadie. Y aunque se lea un pretérito perfecto simple gramatical no hay que 
engañarse, es un suceso atemporal, no situado en ningún tiempo. El lector, al 
presenciar (leer) el suceso, lo instala en su tiempo de persona viva. La lectura 
actualiza la representación inerte en su tiempo humano. La estructura misma 
del texto no le da ninguna clave para percibirlo como pasado, y la percepción 
de realidad o no realidad de esa historia vendrá por otras fuentes. 

La enunciación significa la activación de la lengua, que está interiorizada en el 
que la posee. Cuando pronuncia una frase la inserta en el tiempo, actualiza ese 
lenguaje en el tiempo suyo y de todos. Poner la lengua en el tiempo corresponde 
a cada hablante en particular, a su ser y a su conducta, sea lector o enunciador. 
Esto es lo que significa enunciación. Implica pertenencia originaria a un 
hablante y comunicación. 

Una operación inversa ocurre con la lectura. La lectura no es término de una 
comunicación,  es un acto solitario. En la lectura hay apropiación de la lengua 
(creo que debería llamarse así) y por medio de ella cada lector la inserta en su 
tiempo vivo 

La lectura es el momento en que el perfecto simple atemporal, que dejó de 
indicar pasado, vuelve a asociarse con el tiempo y se hace presente, por razón 
del propio acto presente del lector, y no de la palabra. Esta sigue teniendo forma 
de pretérito. Con lo que resulta que la forma inerte de un tiempo pasado 
gramatical se convierte en forma de presente gramatical y vivo por el lector. 

Desde otra perspectiva se aprecia lo siguiente: el presente de indicativo es 
imperfectivo, abierto y sin límites. Y es imperfectivo porque el tiempo presente 
lo exige. En paralelo con este punto  por el otro extremo consiste en el presente 
de la lectura, el presente de apropiación. Este momento presente de la lectura 
es un momento fugaz del recorrido. Un momento al que sigue otro y el 
siguiente. Pues bien, esa fugacidad es la que permite, a mi parecer, que un 
tiempo como el perfecto simple, de acción concluida, pueda ser presente. El 
presente enunciativo tiene que ser imperfectivo y el presente de la narración en 
la lectura tiene que ser perfectivo.  Y más aún, es exigencia que lo sea, porque  
con el presente y el imperfecto se narra mal, porque no se delimitan sus 
acciones. 

Este fenómeno corrobora el hecho de que la narración nace en la enunciación 
del pasado, que son las acciones terminadas, las que permiten construir una 
serie de hechos trabados entre sí. Eso es lo que se encuentra el lector, pero el 
lector se enfrenta solo con la historia no con el historiador o con el narrador de 
ella. 



12 
 

La arquitectura temporal de la serie de verbos, que permite albergar un suceso 
temporal, tiene su importancia. Los sucesivos presentes de la lectura, según se 
recorre el suceso, se forman con las acciones puntuales, con eventos acabados, 
como actos completos y vacíos de tiempo. El pretérito perfecto simple, cuando 
ya no señala pasado, sigue señalando perfectividad y ofrece las condiciones para 
ser un presente de lectura. La representación se consigue con tiempos 
perfectivos. 

El discurso de la representación no es comunicar, es hacer, esculpir, es tejer. A 
la escultura no hay que buscarle presente. No lo tiene, no tiene ni yo ni aquí ni 
ahora. El discurso de la representación está desactualizado, reducido a sí mismo. 
En resumen, como el tiempo no lo dan las palabras, ni las de significaciones 
temporales, sino el acto personal y egocéntrico del hablante, el lector actualiza 
en su presente palabras desactualizadas de un suceso representado, no de un 
texto amorfo, un texto que contiene una arquitectura temporal realizada con 
formas verbales perfectivas. 

El lector actualiza como contemplador lo representado, y actualiza, como 
oyente, el hablar falso del narrador. Esos tiempos, que para la tabla de la 
conjugación son pretéritos, ya no lo son. Son gramaticalmente pretéritos, pero 
en realidad están desprovistos de esa significación, y los actualiza el 
contemplador como presentes suyos. 

La representación es un objeto no emitido por nadie, como la estatua del 
parque. Y las palabras del falso hablante, llamado narrador, son como voces no 
enunciadas, que convierten al lector en falso oyente y forman con él una 
estructura de comunicación deficiente. Esta estructura es la que tiene la 
comunicación narrativa. Título de mi tesis doctoral del año 1979. Aquí con estas 
últimas líneas que aporto a mimesis III concluyo por hoy este escrito. 

José Antonio Valenzuela Cervera. Granada, 28 de Agosto de 2025 


